
DIMITRIOS
                  nr.59 / 21 septembrie – 04 octombrie 2014 - apariţie bilunară

foaia parohială a Bisericii Sf. Dumitru - Poştă
www.sfantuldumitruposta.ro

Cuvântul SăptămâniiCuvântul Săptămânii

Tristeţea ruşiniiTristeţea ruşinii
pr. paroh Mihai Gojgar

https://www.facebook.com/RevistaDimitrios

     Opţiune, voluntariat, suflet, ruşine, răsplată, 
confirmare. Şase cuvinte pentru şase versete, atât 
cât are pericopa evanghelică ce se citeşte în 
Duminica de după Înălţarea Sfintei Cruci (Marcu 
VIII, 34-38 şi IX, 1). Şase termeni care descriu 
laconic drumul ce ne stă mereu înainte, urmarea 
sau depărtarea de Dumnezeu. 

   Veacul nostru este cel al liberei-exprimări, 
neîngrăditei făptuiri, nelimitatului libertinaj. Eh, 
poate că, totuşi, analizele percutante ale sociologilor 
nu sunt vorbe în vânt când afirmă că nu este chiar 
aşa. Cuvintele Sfântului Apostol Pavel par să dea 
apă la moară libertăţii, indiferent de accepţiune, dar 
ele au o direcţie limpede: „Căci voi, fraţilor, aţi fost 
chemaţi la libertate, numai să nu folosiţi libertatea 
ca prilej de a sluji trupului, ci slujiţi unul altuia prin 
iubire” (Galateni V, 13). Avem impresia acestor 
multe libertăţi şi acţionăm ca atare. Chiar dacă 
statul modern a pierdut liberul-arbitru, puterea de a 
decide între bine şi rău. A fi creştin este o alegere, şi 
nu este una uşoară. După, voluntar, vom face toate 
cele care arată că suntem creştini, indiferent de 
greutatea lor. Pentru că drumul dă siguranţă şi 
împăcare. Eşecurile nu trebuie să ne deprime sau să 
ne deznădăjduiască: „Rare sunt sufletele care au 
destulă bărbăţie pentru a ieşi de pe cărările bătute 
ale mulţimilor de oameni, spre a trăi după poruncile 
lui Hristos în această lume căzută” (Pr. Sofronie 
Saharov).

     Cineva îmi spune că îi este ruşine să se închine 
la masă, atunci când se află în firmă, că poate se va 
râde de el. Altul îmi zice că ţine post pe ascuns la 
serviciu, ca nu cumva să fie „acuzat” că s-a pocăit, 
că şi-a pierdut minţile. Şi unul, şi altul spun aceste 
lucruri când se spovedesc, deci realizează greşeala. 
Acceptă că din ruşine se feresc şi voiesc să se 
curăţească. Din dorinţa de a-şi salva imaginea 
publică, de a părea „tipi de gaşcă”, normali în 
înţelesul secularizat de astăzi, sunt de acord să-şi 
rănească   inimile.   Dar   „cine  va  voi   să-şi  scape

sufletul îl va pierde, iar cine va pierde sufletul Său 
pentru Mine şi pentru Evanghelie, acela îl va scăpa 
(v. 35). Sufletul la care se referă Domnul este 
vieţuirea aceasta a noastră atât de fragilă şi 
dependentă de mila şi ajutorul lui Dumnezeu, o 
existenţă pe care dorim să ne-o blindăm în averi, 
confort şi depozite, dar a cărei viitoare dimineaţă nu 
o poate garanta nimeni. Şi pentru ce? Admiraţi, 
temuţi, respectaţi ori căutaţi de alţii, omul ce îşi 
sacrifică sufletul se simte singur. O singurătate cu 
adevărat imposibil de răscumpărat. A se vedea 
numărul din ce în ce mai mare de bolnavi trataţi de 
depresie, precum şi statisticile care arată că 
depresia, de cele mai multe ori boală a solitudinii 
nedorite, va fi în câteva decenii ucigaşul tăcut al 
omenirii, afecţiunea cu cea mai largă răspândire la 
nivel global. „Căci ce-i foloseşte omului să câştige 
lumea întreagă, dacă-şi pierde sufletul? Sau ce ar 
putea să dea omul, în schimb, pentru sufletul său? ” 
(v. 36-37). Zi de zi, în tristeţe şi necazuri, în boală 
şi suferinţă, vedem că nu putem da nimic în 
schimbul liniştii sufleteşti. Dar Dumnezeu ne 
promite pacea Sa. „Pace vă las vouă, pacea Mea o 
dau vouă, nu precum dă lumea vă dau Eu” (Ioan 
XIV 27). Să nu credeţi că e puţin. Aşa cum nici 
întoarcerea feţei Sale de la noi nu e o dojană 
oarecare. „Căci de cel ce se va ruşina de Mine şi de 
cuvintele Mele, în neamul acesta desfrânat şi 
păcătos, şi Fiul Omului Se va ruşina de el, când va 
veni întru  slava  Tatălui său cu sfinţii îngeri” (v. 38). 
      Atunci vom primi confirmarea curajului sau fricii 
noastre. Suntem pregătiţi pentru deznodământ? El 
poate veni oricând, suntem conştienţi. Suntem 
siguri că Hristos nu se va ruşina de noi? Că ne va 
privi şi ne va invita în Ospăţul veşniciei Sale? Să ne 
punem cu toţii întrebările acestea când ne facem 
cruce cu limba de ruşine să nu fim luaţi în râs, când 
ne jenăm să ne închinăm la restaurant, sau de 
fiecare dată când conştientizăm că Îl răstignim din 
nou pe Iisus cu faptele noastre sau cu paralizantele 
noastre temeri de a pierde praful acestei lumi. 



Icoana Icoana Sporirea minţii  „ ”Sporirea minţii  „ ”
Filip Scarlat

În casa fiecărui creştin se găseşte cel puţin o icoană a 
Maicii Domnului, ea având, cu siguranţă, cele mai 
multe reprezentări din iconografia ortodoxă. Cele mai 
multe dintre acestea au o istorie interesantă, de multe 
ori neştiută de credincioşii care le posedă. Despre 
icoana „Sporirea minţii” nu ştiam foarte multe, de 
fapt, nu ştiam nimic. Am aflat că ea este considerată 
ajutătoare a copiilor, dătătoare a harului înţelepciunii 
şi vindecătoare a slăbiciunii minţii. M-am gândit că 
poate am zărit-o, cândva, dar mintea mea nu a reţinut 
denumirea ei, aşa că am căutat rapid pe internet 
această reprezentare a Fecioarei Maria cu pruncul. 
Maica Domnului este reprezentată împreună cu 
pruncul Iisus, în picioare, înfăşuraţi până la umeri 
într-o mantie, frumos ornamentată. Capetele lor sunt 
acoperite cu coroane de aur, iar deasupra sunt 
zugrăviţi trei heruvimi şi un alt heruvim, cu aripile 
larg deschise, este reprezentat sub picioarele lor. În 
spatele lor se află poarta raiului, iar în partea de jos a 
icoanei este reprezentată imaginea Ierusalimului 
ceresc. Pe părţile laterale sunt reprezentaţi îngeri 
stând în picioare sau îngenuncheaţi pe nori, având în 
mâini câte o lumânare aprinsă. La origine, ea este o 
icoană rusă mai rară care se păstrează astăzi în 
Biserica Acoperământul Maicii Domnului din Romanov-
Borisoglebsk, astăzi oraşul Tutaev. Originile ei se pare 
că datează din secolul al XVII-lea, din timpul 
patriarhului Nikon, atunci când a avut loc răscoala 
rascolnicilor provocată de neînţelegerile cauzate de 
revizuirea cărţilor de cult şi a practicilor religioase din 
Rusia. Din cauza acestor tulburări, un om evlavios, 
care era şi iconograf, frământat de situaţia 
îngrijorătoare din ţara sa, neştiind cum să procedeze 
în această situaţie, a ajuns aproape să-şi piardă 
minţile, moment în care s-a rugat cu putere Maicii 
Domnului ca să primească ajutor. Aceasta i s-ar fi 
arătat, cerându-i să picteze o icoană cu chipul ei, iar 
din istorisirea protoiereului Vladimir Miroslavski, cel 
care relatează întâmplarea, pictorul nu a reţinut 
destul de bine imaginea Maicii Domnului şi s-a rugat 
către aceasta de mai multe ori, ca să–i lumineze 
mintea şi astfel să încheie lucrarea. Alte reprezentări 
ale icoanei s-au mai descoperit în Catedrala 
Schimbării la Faţă din oraşul Ribinsk, gubernia 
Iaroslavului, dar se pare că această versiune s-a 
pierdut şi în Biserica Maicii Domului din Tihvni în 
secolul al XVIII-lea. Tradus din limba rusă, acatistul 
consacrat icoanei Maicii Domnului „Sporirea minţii” 
subliniază importanţa acesteia astfel : „icoana Maicii 
Domnului îi luminează cu lumina cunoştinţei 
dumnezeieşti pe cei aflaţi în întunericul neştiinţei, 
limpezeşte mintea cea întunecată de păcate”. Dar în 
acatist întâlnim şi referirea la oraşul Loreto unde s-ar 
afla o reprezentare asemănătoare a Maicii Domnului şi 
precizarea că aici s-ar afla casa Maicii Domnului. 
Astfel, pe lângă originea ei rusească, apare şi 
posibilitatea ca ea să fie legată de lumea catolică. Nu 
ştiam nimic despre acest oraş sau despre o casă a 
Maicii Domnului, aşa că am pornit în căutarea altor 
informaţii. Oraşul Loreto din provincia Ancona, din 
Italia, este recunoscut ca un important loc de 
pelerinaj din lumea catolică. Aici s-ar afla o statuie a 
Fecioarei Maria care este numită “Fecioara neagră”, 
aflată într-o biserică numită a “Sfintei Case” din 
Nazaret.  O   primă   istorisire  catolică  ne   spune  că 
 

autorul statuii din cedru ar fi evanghelistul Luca şi că 
ea s-ar fi păstrat într-o casă din Nazaret care ar fi fost 
strămutată în Loreto de către îngeri, în secolul al XII-
lea, atunci când turcii au început să cucerească 
teritorii în Orient. Ţinând cont că în secolul al XII-lea 
au avut loc numeroase cruciade, fiind aduse în Italia 
şi în Europa de Vest multe relicve din Ţara Sfântă, 
pare mai plauzibilă ipoteza că aceste obiecte sfinte să 
fie aduse de cruciaţi în Italia. Casa nu ar fi fost 
strămutată de îngeri, ci pietrele ar fi făcut parte din 
zestrea fiicei lui Nichifor Anghelos al Epirului la 
căsătoria acesteia cu fiul regelui de Napoli. Statuia ar 
fi fost admirată de ambasadorii ruşi ai marelui duce 
Vasilii al III-lea în anul 1528, de aici pornind ideea 
cum că ea ar consitui prototipul pentru viitoarea 
reprezentare realizată în Rusia. În prezent vechea 
statuie nu mai există deoarece a fost distrusă într-un 
incendiu din anul 1921, ea fiind înlocuită cu una 
asemănătoare. Aflându-ne la început de an 
universitar am considerat că este necesar să spun 
câteva cuvinte si despre o altă reprezenare a Maicii 
Domnului, care pare să fie strâns legată de prima. 
Icoana “Maria-Tronul înţelepciunii”, a fost pictată de 
Ivan Rupnik la îndemnul papei Ioan Paul al II-lea 
pentru anul jubiliar 2000. Ea este dedicată lumii 
universitare, pentru a-i ajuta pe studenţii din 
învăţământul superior să ajungă la adevărata 
înţelepciune. Icoana a circulat pe toate continentele, 
iar în data de 30 noiembrie 2013, papa Francisc I a 
dăruit icoana studenţilor francezi. Pe durata unui an 
icoana a ajuns şi va ajunge în mai multe centre 
universitare din Franţa, unde vor avea loc mai multe 
manifestări religioase. Primind această icoană, lumea 
universitară este invitată să se roage şi să mediteze 
avându-o pe Fecioara Maria ca model al înţelepciunii 
umane şi Mamă a înţelepciunii divine care este 
Hristos.



DicţDicţionar liturgicionar liturgic

pr. paroh Mihai Gojgar

Termenul „Amin”

Majoritatea traducătorilor propun ideea de a fi tradus prin expresiile: „aşa să fie” sau „cu adevărat.” Mai mult 
decât atât acest cuvânt este o afirmaţie sau un acord exprimat.Cuvântul în sine se găseşte în textele Bibliei, 
în Vechiul Testament în formă ebraică, iar în Noul Testament în formă greacă. Mai târziu, acest termen, a fost 
adoptat în mod general în creştinism, folosindu-se în cadrul serviciilor liturgice ca şi cuvânt de încheiere sau 
de concluzie a unei rugăciuni sau al unui imn. În Islam, acest cuvânt se foloseşte ca şi concluzie finală a unei 
implorări. De asemenea, acest cuvânt poate fi folosit şi ca o expresie colocvială care să transmită ideea de 
„acord puternic” sau hotărâre irevocabilă. Popoarele antice precum persanii şi arabii foloseau acest termen 
(care în traducerea românească afirmă valori pozitive) pentru a-şi numi copiii. Amin, în limba arabă 
înseamnă credincios sau demn de încredere, de aceea foarte mulţi bărbaţi din această cultură poartă numele 
de Amin; iar în ceea ce le priveşte pe femei, o parte dintre ele sunt numite Amina. Iar pentru că termenul are 
o semnificaţie atât de importantă, se pare că a fost preluat şi de către o minoritate de hinduşi pentru a-şi 
numi astfel copiii.

Când şi de ce se închid Uşile Împărăteşti la Sfânta Liturghie? 

Catapeteasma, peretele despărţitor dintre naos şi 
sfântul altar, are trei uşi: una la mijloc, în două 
canate, şi alte două laterale (uşile diaconeşti), cu 
câte un canat. Cele din mijloc se numesc Sfintele 
Uşi, pentru că prin ele se scot Sfintele Daruri, dar şi 
pentru că sunt destinate numai clerului (diaconi, 
preoţi, ierarhi). Sfintele Uşi se mai numesc şi Uşile 
Împărăteşti pentru că prin ele intrau în vechime 
împăraţii când se împărtăşeau cu Trupul şi Sângele 
Domnului. Denumirea de Uşi Împărăteşti vine şi de 
la faptul că prin aceste uşi intră şi Hristos, Împăratul 
Cerurilor, sub chipul Cinstitelor Daruri, la Vohodul cel 
mare (momentul când în biserică se cântă imnul 
Heruvic) din cadrul Sfintei Liturghii. În spatele uşilor 
împărăteşti se află o perdea de pânză, numită dveră, 
care, în anumite momente din cursul slujbelor, se 
deschide şi închide prin tragere. Sfintele Uşi sunt 
închise până la Doxologia cea mare (când se aprind 
toate luminile în biserică). Închiderea lor până la 
începutul   cântării   Doxologiei   mari   simbolizează 

Ecteniile
Ectenia mică se numeşte astfel comparativ cu ectenia mare deoarece reprezintă o prescurtare a ei. 

Ectenia întreită  se rosteşte după citirea Sfintei Evangelii (la Sf. Liturghie). Poporul răspunde cu "Doamne 
miluieşte!" rostit de câte trei ori. 

Ectenia pentru cei adormiţi sau Ectenia morţilor este o cerere stăruitoare, izvorâtă din dragoste, pentra ca 
mila lui Dumnezeu să se reverse şi asupra celor adormiţi. 

Ectenia pentru catehumeni  ("Rugaţi-vă cei chemaţi Domnului... Cei credincioşi pentru cei chemaţi să ne 
rugăm, ca Domnul să-i miluiască pe dânşii...") se rosteşte în prima parte a Sfintei Liturghii şi se încheie cu o 
ectenie în care rugăciunea se concentrează asupra celor care nu au primit botezul. 

Ectenia cererilor (... de la Domnul să cerem...", Dă, Doamne”). Se mai numeşte sinapsis - legătură, unire, 
pentru că se unesc de obicei mai multe cereri într-o rugăciune; şi eirinika - cu pace, căci conţine mai multe 
cereri pentru pace (ex. "Cu pace Domnului să ne rugăm"). 

Toate ecteniile se termină printr-un ecfonis („Că a Ta este împărăţia...”, „Că Tu eşti Dumnezeul păcii...” etc.) 
rostit doar de preot.

închiderea raiului, din cauza neascultării poruncii de a nu mânca din pomul cunoştinţei binelui şi răului. 
Sfintele Uşi se închid îndată după ce s-a dat binecuvântarea pentru începerea Liturghiei, rămânând deschisă 
numai perdeaua lor (dvera). Acest gest are menirea să ne decopere că numai prorocii şi patriarhii Vechiului 
Testament, Sfânta Fecioară şi dreptul Iosif, păstorii şi magii, simbolizaţi prin perdea, L-au recunoscut pe Fiul 
lui Dumnezeu la naşterea Sa. Restul oamenilor, reprezentaţi prin uşile împărăteşti, n-au văzut în noul născut 
pe Fiul lui Dumnezeu. La al treilea antifon, când se cântă Fericirile, se deschid, în vederea ieşirii cu Sfânta 
Evanghelie. Actul închipuie deschiderea intrării pentru noi în Împărăţia Cerurilor, prin venirea şi activitatea 
mesianică a Fiului lui Dumnezeu pe pământ. Uşile împărăteşti sunt închise după citirea Sfintei Evanghelii.



Programul serilor catehetice din luna 
septembrie

22. 09. - Luarea Crucii şi urmarea lui Hristos - 
Asumarea Crucii

29. 09. - Despre Sfinţii români prăznuiţi în 
luna septembrie

RO 02 RZBR 0000 0600 1219 1317 – LEI
RO 18 RZBR 0000 0600 1435 9658 – EURO
RO 93 RZBR 0000 0600 1435 9666 – USD
Raiffeisen Bank, Agenţia Decebal.

Biserica Sf. Dumitru – 
Poştă 

Str. Franceză Nr.1 Sector 3, 
Bucureşti

0727 394 631

  Contribuţia anuală a credincioşilor Parohiei Sf. Dumitru-
Poştă este de 100 de lei. Persoanele cu dificultăţi materiale 
sunt scutite. Această contribuţie anuală este folosită în 
special pentru plata utilităţilor.

 

Redacţia:

Coordonator: Pr. Mihai Gojgar

Redactor-şef: Teodora Poptean

Tehnoredactare: Emanuel Tudor

Distribuţie: Mihaela Iancu

Tipar: 
Adresa (punct de lucru):
Strada Economu Cezărescu nr. 45, sector 6, 
Bucureşti

Dumnezeule, Preasfinte, izvor de nemărginită înţelepciune şi 
nemăsurată bunătate, făcător al tuturor celor văzute şi nevăzute, 
ascultă rugăciunea noastră ce o înălţăm către Tine cu multă 
umilinţă. Întăreşte, Bunule, pe cârmuitorii noştri bisericeşti şi 
lumeşti. Dă-le lor să cugete cele bune şi folositoare pentru 
Biserică şi ţara noastră. Apără-i de vrăjmaşii văzuţi şi nevăzuţi, 
ca să se poată îndrepta, pe calea propăşirii cu pace şi cu 
dragoste. Iar nouă, umiliţilor, luminează-ne mintea ca să 
înţelegem învăţăturile ce ni se dau şi întru toate şi de-a pururea 
să păzim poruncile Tale şi să facem voia Ta cea sfântă. Ca astfel 
să putem fi folositori nouă înşine, părinţilor, fraţilor, surorilor şi 
poporului în mijlocul căruia trăim. Să aducem bucurie şi 
mulţumire învăţătorilor şi făcătorilor noştri de bine şi să împlinim 
toate îndatoririle către ţară, către obşte, către familie şi aproapele 
nostru. Primeşte plecarea genunchilor şi rugăciunea pe care o 
facem, ca pe o tămâie binemirositoare înaintea Ta. Trimite harul 
Tău asupra noastră şi ne învredniceşte să trecem cu bună 
rânduială vremea învăţăturii. Povăţuieşte-ne să umblăm şi să 
lucrăm cu înţelepciune în tot cursul vieţii noastre, ca de noi şi 
prin noi să se slăvească Preasfânt numele Tău în veci. Amin.

Rugăciunea şcolarilorRugăciunea şcolarilor

Serile Catehetice

În fiecare luni seara, de la ora 19.00, la Biserica 
Sfântul Dumitru-Poştă au loc Serile Catehetice.

Temele sunt diverse, de la cumpătare la pocăinţă, 
de la simbolurile creştine la minunile din viaţa de zi 
cu zi, toate spre a ne aduce mai aproape de 
credinţă şi de Dumnezeu şi a răspunde la întrebări 
pe care în viaţa de zi cu zi nu avem cui să le 
punem.


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4

