
DIMITRIOS
nr.14 – noiembrie 2012

foaia parohială a Bisericii Sf. Dumitru - Poştă
www.sfantuldumitruposta.ro

Cuvântul Săptămânii

Pericopa evanghelică din Duminica a XXX-a după 

Rusalii (Luca XVIII, 18-27) este un foarte bun exemplu 
de pedagogie creştină, redarea unei modalităţi 
extraordinare de apreciere a rezultatelor cuiva, dar şi 
de ridicare a ştachetei măcar din punct de vedere 
moral. 
Chiar dacă fragmentul ne oferă suficiente chestiuni 
care ar merita dezbătute şi analizate, găsim de 
cuviinţă să revelăm un aspect minunat din punct de 
vedere al stilisticii textului scripturistic. În acest capitol 
al XVIII-lea, din care face parte şi istoria dialogului 
Mântuitorului Iisus Hristos cu dregătorul cel bogat, 
avem exemplificarea unui climax, unei scări pe ale 
cărei trepte se află, la niveluri din ce în ce mai înalte, 
câte un model de vieţuire umană. 
Vorbind ucenicilor şi celorlalţi care erau de faţă, 
Hristos le spune pilda judecătorului nedrept (1-8), 
indicându-l pe injustul împărţitor al dreptăţii ca 
paradigmă a omului nebun, rătăcit de Dumnezeu („era 
un judecător care de Dumnezeu nu se temea şi de om 
nu se ruşina” - v. 2). 
Iar „către unii care se credeau că sunt drepţi şi priveau 
cu dispreţ pe ceilalţi”, a zis pilda vameşului şi a 
fariseului (v. 9-14). Înregistrăm un progres, măcar 
acum vorbim de cineva care respecta rânduielile legii 
Vechiului Testament, chiar dacă într-un mod strict 
formal, neîncălzit de apropierea de semeni şi de o 
conştientizare a slăbiciunilor sale. 
La nivelul următor se află câţiva prunci care erau aduşi 
la El ca să-i atingă, să-i binecuvânteze şi pe care 
Hristos-Domnul ni-i prezintă ca model pentru cei care 
vor să primească Împărăţia lui Dumnezeu (v. 17).

Pe o a patra treaptă imaginară se află personajul 
principal al acestei duminici, dregătorul cel bogat 
care păzise poruncile din tinereţile lui. Ce diferenţă 
este între el şi fariseul cu puţin mai înainte descris? 
Ei bine, tânărul bogat nu este ispititor, nu este 
formal şi îşi conştientizează starea de imperfecţiune 
morală. El vrea să fie desăvârşit. Ştie că nu este şi 
caută să descopere ce îi mai trebuie. De altfel, 
acesta este şi motivul pentru care el se situează pe o 
treaptă superioară chiar şi celei a pruncilor, deoarece 
el era împlinitor sincer al Legii, doritor de a ajunge în 
sânurile lui Avraam, pe când micuţii binecuvântaţi 
aveau o puritate caracteristică vârstei lor fragede. Cu 
toate acestea, aşa cum era probabil firesc, el se află 
înaintea ultimului salt pe scară noastră imaginară. 
Mai este ceva. „Iisus i-a zis: Încă una îţi lipseşte: 
Vinde toate câte ai şi le împarte săracilor şi vei avea 
comoară în ceruri; şi vino de urmează Mie” (v. 22).
Ei, şi cine este pe ultima treaptă? „Iar Petru a zis: 
Iată, noi, lăsând toate ale noastre, am urmat Ţie”. 
Da, probabil că era cât se poate de logic ca acolo sus 
să fie cineva care nu mai are nimic să-l 
dezechilibreze. Apostolii lăsaseră totul şi ajunseseră 
în vârf. Ca ei, istoria Bisericii avea să înregistreze o 
pleiadă de sfinţi mărturisitori, cuvioşi, ierarhi şi 
mireni care au urcat cu răbdare şi nădejde în 
Dumnezeu la măsura „bărbatului desăvârşit”, pe 
scara iubirii de Dumnezeu şi de semeni. Am înţeles 
încă o dată că Sfânta Scriptură nu este doar o sumă 
a poruncilor lui Dumnezeu, a pildelor de viaţă şi mai 
ales o istorie a mântuirii. Cartea Cărţilor este, chiar 
dacă nu în primul rând, şi un tezaur literar pe care 
suntem datori să nu îl desconsiderăm. Şi încă un 
lucru. Poate că dregătorul bogat a vândut până la 
urmă averile sale, nu ştim. Ceea ce înseamnă că 
pentru toţi există, cât timp ne mişcăm în această 
viaţă, posibilitatea infinitului, perspectiva ultimei 
trepte.

Perspectiva ultimei trepte

pr. paroh Mihai Gojgar



Sfânta Ecaterina, sărbătorită în ziua de 25 noiembrie, a 
trăit în veacul al III-lea după Hristos, într-o lume păgână, 
unde conducătorii și poporul se închinau zeilor. De aici, 
chinurile și moartea ei. Dar ea a murit preaslăvit. Pentru că 
i-au adus mulți învățați ca să o convingă că idolatria e 
adevărata religie, iar ea, tânăra preadeșteptată și 
preacurată, i-a convins pe toți de dreapta credință, încât i-
a făcut pe aceia să dorească Botezul, motiv pentru care au 
fost arși de vii. Ecaterina era cea mai învățată fată din 
Alexandria, până la vârsta de 18 ani studiase toate științele 
și operele scriitorilor greci și latini. Pentru ca Biserica să 
aibă credincioși, trebuie să existe bărbați și femei cu 
tindere către imensitatea înțelegerii, a iubirii și a 
jertfelniciei lui Hristos, pe care le vedem la preafrumoasa 
Ecaterina, Mireasa lui Hristos.
Există intelectuali care se află într-o relație de expectativă 
cu Biserica. Nu se declară atei dar, fie au porniri anti-
clericale, fie se îndoiesc de învățăturile Ortodoxiei. Așa cum 
există creștini cu porniri anti-intelectuale care, îi 
etichetează pe aceștia drept atei sau smintiți și nu vin în 
întâmpinarea lor cu dragoste, ci cu dorința de dreptate. În 
această criză, Biserica se comportă timid, împărțindu-și 
autoritatea între cultură, știința modernă și puterea 
seculară. Cultura nu trebuie înțeleasă ca un capăt de drum, 
ca un absolut, ea poate fi o  modalitate foarte potrivită de 
a viza absolutul, văzând profunzimea de deasupra ei. 

Intelectualii în biserică - Sfânta Muceniţă Ecaterina

Teodora Poptean Gândul suprem pe care l-am putea avea, e Dumnezeu. 
Neputând să-l gândim până la capăt, se creează ipostaze 
mentale ca cea de expectativă, lene, pasivitate, dar foarte 
posibil și cea mai de dorit -  ipostaza aspirației. Unii nu-L iau 
pe Dumnezeu în discuție pentru că scapă cuprinderii lor 
intelectuale și atunci, invocă soluții de bun-simț  în care își 
recunosc limitele și nu vor să le depășească. Alții se 
resemnează în postura credinciosului care răspunde la toate 
întrebările prin citate din texte relevate.  Inaccesibilitatea lui 
Dumnezeu e o prejudecată leneșă. Intelectul e un dar care, 
antrenat, poate lumina orice secret nedezvăluit sau ascuns 
intenționat pentru a nu sminti mințile șubrede. Dumnezeu 
nu rămâne inabordabil, El este o instanță solicitantă, 
provocatoare. Iar inteligența nu e o facultate mai puțin 
nobilă decât afectul sau smerenia. De aceea ni se cere să ne 
situăm față de El, în postura efortului plin de speranță. Să 
ne valorificăm capacitățile, pentru a ne apropia de 
Dumnezeu. Vom fi măsurați cu măsura aspirației noastre, și 
nu cu cea a realizării ei.

Grija pentru copii

Oana Gojgar

În zilele de azi, când pericolele ce pot periclita sănătatea 
trupească (accidente de tot felul) și cea sufletească (filme 
sau muzică ce pot sminti) pândesc la tot colțul, întrebări 
precum „Cum pot să am grijă de copilul meu?”,  „Cum îl 
pot feri de ce-i rău?” frământă toți oamenii ce au calitatea 
de părinți. A avea grijă de copiii noștri este, din punctul 
meu de vedere, misiunea primordială a părinților, pentru 
care, de altfel, vom da socoteală în fața Marelui Judecător: 
“Să-i creştem în învăţătura şi certarea Domnului şi atunci 
multă plată ni se va pune deoparte în ceruri.” - Sf. Ioan 
Gură de Aur. Atunci când vorbim despre grija pe care 
trebuie să o avem pentru copiii noștri, trebuie să avem în 
vedere cele două laturi ale dezvoltării omului - cea 
spirituală și cea trupească. Grija pentru împlinirea 
spirituală trebuie avută în vedere încă din primii ani de 
viață. Ce trebuie făcut? Cultivate virtuțile prin exemplul 
personal al celor rânduiți să-și iubească copiii.

Așadar, prin mersul consecvent la biserică, prin rugăciuni 
necontenite – în special către Sfântul Stelian, ocrotitorul 
copiilor, a cărui prăznuire are loc pe data de 26 noiembrie, 
Sfântul Nicolae și către Maica Domnului, cea Grabnic 
Ajutătoare, prin buna-cuviință, învățăturile de bine vor fi 
întipărite în sufletele fragede ale copiilor. Și, așa cum bine 
spunea Sfântul Ioan Gură de Aur, odată întipărite, ”...nimeni 
nu le va mai putea șterge” - Cuvânt despre cum se cade să-
și crească părinții copiii. Grija pentru împlinirea trupească, 
pentru creșterea armonioasă, poate fi realizată mult mai 
ușor dacă prima grijă este îndeplinită pe deplin. 
Astăzi, auzim frecvent printre părinți sintagma “aș face orice 
să nu-i lipsească nimic copilului meu”. Haideți totuși să 
încercăm să ne îndepărtăm de această falsă grijă, a 
asigurării confortului material și să ne aplecăm mai mult 
atenția asupra adevăratei nevoi a copiilor: nevoia de a ști că 
au părinți lângă ei! Haideți să facem un efort să le oferim 
mai  mult  din  timpul  nostru, din  dragostea  ce se cuvine a 
le-o împărtăși!

ObÂrŞia credinţei creŞtine la romÂni
Andreea Olaru
„Un popor care nu ȋși cunoaște istoria este ca un copil care 
nu ȋși cunoaște pǎrinții”, spunea Nicolae Iorga. De aceea 
ȋmi permit sǎ afirm cǎ sunt orfani cei care nu au citit decȃt 
istoria predatǎ  la școalǎ, care relevǎ  contextul politic al 
evenimentelor de dupǎ formarea poporului romȃn, fǎrǎ sǎ 
sublinieze caracterul religios al supliciilor și sfȃrșitul 
mucenicesc al conducǎtorilor creștini. Dar ce ideal aveau 
aceștia, ce apǎrau din calea pǎgȃnilor, dacǎ nu credința ȋn 
Hristos propovǎduitǎ  de ȋnsuși Apostolul Andrei, care la 
chemarea Mȃntuitorului și-a luat crucea și a urmat Lui, 
aruncȃndu-și mrejele pe meleagurile noastre? Lui ȋi 
datorăm darul de a fi botezaţi după porunca Mȃntuitorului, 
al cărui prim ucenic a fost.

Prin martiriul sǎu ne-a arǎtat cǎ nu existǎ hotar pȃnǎ la care 
trebuie sǎ  pǎtimeascǎ  un creștin pentru apǎrarea credinței 
sale. În Romȃnia, sunt peste 650.000 de oameni care au 
primit la Taina Botezului numele Sfȃntului  Apostol  Andrei 
și ,astfel, pe acesta ca ocrotitor. Oamenii ȋși demonstreazǎ 
evlavia fațǎ de el nu doar alegȃnd numele acestuia la botezul 
copiilor, ci și adoptȃndu-l ca ocrotitor al spitalelor, 
așezǎmintelor sociale sau al școlilor de teologie. În anul 
1997, Sfȃntul Andrei a fost proclamat Ocrotitorul Romȃniei. 
Ziua prǎznuirii sale a devenit sǎrbătoare bisericeascǎ 
naționalǎ, ȋn urma Hotǎrȃrii Sfȃntului Sinod din anul 2001. 
Sfintele sale Moaște au fost aduse din Patras spre ȋnchinare și 
la noi ȋn țarǎ, cu ocazia cinstirii Sfintei Cuvioase Parascheva, 
ȋn anul 1996.

Citiți, așadar, despre viața și 
pătimirea Sfintei Mucenițe Ecaterina, 
despre cum s-a dezbrăcat înțeleapta 
de haina omului vechi, îmbrăcându-
se în haina înnoirii Duhului.

Sf. Muceniţă Ecaterina



1 Decembrie, ziua naţională a României

diac. Bogdan Bădiţă

Cu toții știm că la 1 decembrie 2012, românii de 
pretutindeni, din ţară şi din afara graniţelor geografice, 
sărbătoresc 94 de ani de la Marea Unire de la Alba Iulia, 
când, sub conducerea înţeleaptă a Regelui Ferdinand 
întregitorul s-a realizat România Mare. Pentru noi, românii, 
anul 1918 a fost un an providenţial. La 27 Martie 1918 
Basarabia – lacrima neamului românesc – revenea la Patria 
Mamă; la 28 Noiembrie 1918 era rândul Bucovinei – cu 
obcinele şi mănăstirile sale -, pentru ca la 1 decembrie 
1918, la Alba Iulia – devenită capitală de suflet a neamului 
românesc – să se realizeze unul din visele seculare ale 
naţiunii române, desăvârşirea statului naţional unitar, prin 
Unirea Transilvaniei, Banatului, Crişanei şi Maramureşului 
cu România. La această unire a contribuit și Biserica prin 
reprezentanți ca episcopul Miron Cristea, viitorul patriarh și 
profesori ca Nicolae Bălan, Silviu Dragomir și mulți alții. 
Datorită acestor oameni avem o țară unită și liberă. 
Suntem într-o perioadă de pace, în care putem să ne 
manifestăm credința și nu ne împiedică nimeni să mergem 
la biserică. Astăzi putem să ne exprimăm liber dragostea 
de țară și credință, să ne facem în liniște rugăciunea zilnică 
și să mergem cu bucurie la biserică. Însă tot astăzi a căzut 
oarecum în desuetudine conceptul de patriotism. Oare nu 
este o datorie morală patriotismul? Oare nu trebuie să fim 
patrioți și să ne iubim țara pentru care au luptat strămoșii 
noștri? Să ne bucurăm din plin că suntem români și să 
trăim profund românismul și tot ceea ce înseamnă istorie, 
tradiții, port popular și frumosul grai românesc. La mulți ani 
tuturor românilor! 

Sfântul Gheorghe de la Cernica - isihasm lângă BucureŞti

Ciprian Apintiliesei

În data de 3 decembrie este pomenit Sfântului Cuvios 
Gheorghe de la Cernica, sfânt canonizat de către Biserica 
Ortodoxă Română, în anul 2005. Vlăstar al meleagurilor 
noastre, acesta s-a născut în 1730, în sânul unei familii 
evlavioase din Săliștea Sibiului. La vârsta de 20 ani alege 
să meargă în Sfântul Munte Athos, unde în anul 1752 
primește tunderea în monahism și devine ucenic apropiat al 
Sfântului Paisie Velicicovski, cel care avea să devină mai 
târziu, principalul organizator al vieții monahale din părțile 
Moldovei.
Sub atenta îndrumare a starețului Paisie, monahul 
Gheorghe se deprinde treptat cu aleasa viețuire după  
tipicul mânăstirilor athonite, în care un loc de căpătâi îl 
ocupă practicarea necontenită a ”rugăciunii inimii”.

Rânduiala lui Dumnezeu face ca schitul Cernica de lângă 
București, să-i fie încredințat Cuviosului Gheorghe în anul 
1781. Aflat în părăsire de peste trei decenii, schitul devine 
un adevărat centru spiritual în care începe să prindă contur 
viața monahală organizată în duhul neo-isihast athonito-
paisian, centrată pe practicarea rugăciunii inimii: ”Stihul cel 
rânduit călugărului, toţi, de obşte, să-l aveţi întru pomenire. 
Adică de-a pururea culcându-vă şi sculându-vă să ziceţi aşa: 
„Doamne, Iisuse Hristoase, Fiul lui Dumnezeu, miluieşte-mă 
pe mine, păcătosul.” Acest crâmpei din istoria Bisericii 
Ortodoxe Române devine cu atât mai relevant în societatea 
noastră actuală, care se confruntă cu sfidarea 
secularismului. Deși isihasmul se naște și crește în leagănul 
monahismului, el se adresează în aceeași măsură și laicilor. 

Sf. Gheorghe de la Cernica

   Numită și ”rugăciunea lui Iisus”, aceasta 
constă în invocarea cinstitului nume al 
Mântuitorului: ”Doamne, Iisuse Hristoase, 
Fiul lui Dumnezeu, miluiește-mă pe mine, 
păcătosul!”. Marii trăitori ai monahismului 
știu că prin rostirea cât mai frecventă a 
acestui nume preaslăvit, omul realizează o 
legătură tot mai intimă cu Însuși 
Dumnezeu. Sufletul său se umple de 
lumina dumnezeiască necreată și devine 
vas al sălășluirii slavei lui Dumnezeu și al 
prezenței Sale iubitoare. Practica acestei 
rugăciuni reprezintă pentru isihast o 
pregustare a realităților care se vor face  
prezente la sfârșitul veacurilor, pregustare 
din Dumnezeu și din bogatele Sale daruri, 
de care se vor împărtăși pe deplin cei 
drepți, după Judecata de Apoi.

Omul de azi, slăbit duhovnicește în 
dimensiunea sa comunitară, un însingurat 
pierdut în spațiul virtual al internetului, 
trebuie să-și redescopere chipul său de 
”persoană”, prin împărtășirea din Persoanele 
dumnezeiești. Relația intimă prin rugăciune 
cu Dumnezeu-Persoană,  îi asigură omului 
”personalitatea” de care are atâta nevoie 
astăzi. Chipul său de persoană se întregește 
doar în imediata apropiere a lui Dumnezeu și 
a semenilor, iar rugăciunea isihastă face 
posibilă această apropiere.

 

ALBA-IULIA1 Noiembrie 1599 1 dECEMBRIE 1918

INTRAREA LUI MIHAI VITEAZUL 
IN ALBA-IULIA

ZIUA MARII UNIRI



De ce se dezleagă la peşte în post?

Dragoş Olteanu

În Biserica Ortodoxă există zile de post în care Sfinţii 
Părinţi au rânduit să se facă dezlegare la peşte, aşa cum se 
întâmplă şi în Postul Naşterii Domnului. Acest lucru 
înseamnă consumarea mâncărurilor de post, plus 
untdelemn, vin şi peşte, însă prin oprirea de la hrana cu 
carne, brânză, lapte şi ouă. În primul rând, dezlegarea la 
peşte este privită ca o mângâiere acordată credincioşilor 
prin prezenţa în Biserică a Mântuitorului Hristos, o bucurie 
şi  o  celebrare  a  Mântuitorului, care  a fost  simbolizat  în 
  

primele veacuri ca peşte, literele acestui cuvânt în limba 
greacă, IHTIS, fiind iniţialele expresiei „Iisus Hristos Fiul lui 
Dumnezeu Mântuitorul”. Apoi, Hristos şi-a ales apostolii 
dintre pescari, a asemănat misiunea creştină cu o prindere 
de peşte, astfel că peştele are o semnificaţie teologică 
remarcabilă în creştinism. Zilele de post cu dezlegare la 
peşte  nu  sunt nicidecum zile de încălcare a postului,  ci zile 
 

Vă invităm să urmăriţi activitatea Bisericii Sf. Dumitru – Poştă pe noul site: 

Ne-am bucura să ne trimiteţi păreri, idei şi răspunsuri, accesând paginile:  Predici / Oameni / Ce-i de făcut / Cum poţi ajuta

De asemenea, pe site veţi putea 
găsi toate numerele din “Dimitrios” 
în variantă digitală, rezumatele 
serilor catehetice şi multe altele.
Vă aşteptăm cu nerăbdare!

RO 02 RZBR 0000 0600 1219 1317 – LEI
RO 18 RZBR 0000 0600 1435 9658 – EURO
RO 93 RZBR 0000 0600 1435 9666 – USD
Raiffeisen Bank, Agenţia Decebal.

PROGRAMUL SERILOR CATEHETICE
NOIEMBRIE / DECEMBRIE 2012

26.11 – Dumnezeu – Fiul; 
            – cap. 13 din Evanghelia după Matei
03.12 – Duhul Sfânt;

 – cap. 14 din Evanghelia după Matei 
10.12 – Nădejdea creştină;

 – cap. 15 din Evanghelia după Matei 

Pentru a primi varianta originală a revistei ”Dimitrios” trimiteţi un mail la adresa revista.dimitrios@yahoo.com cu titlul ”ABONARE”

Oricine este dornic să scrie şi să contribuie cu 
articole pentru revista ”Dimitrios” este binevenit! 
Dacă aveţi gânduri şi idei pe care le consideraţi 
potrivite pentru a apărea în ”Dimitrios” înşiraţi-le într-
un articol de 300-400 de cuvinte şi trimiteţi-l la adresa 
revista.dimitrios@yahoo.com. În cel mai scurt timp 
posibil vă vom anunţa dacă este potrivit şi în ce 
număr urmează să fie publicat! Bine primite vor fi 
toate cuvintele menite să ne îndrepte, mângâie, 
sfătuiască, laude, critice. Vă mulţumim! 

Biserica
Sf. Dumitru – Poştă

Str. Franceză Nr.1
Sector 3, Bucureşti

0727 394 631

Program liturgic
Duminică   8.30 – Utrenia şi Sf. Liturghie

Luni         18.00 – Program de spovedanie

                19.00 – Seară Catehetică

Miercuri   18.00 – Sfânta taină a Maslului

Vineri       18.00 – Acatist

Sâmbătă  10.00 - Parastas

Program liturgic
Duminică   8.30 – Utrenia şi Sf. Liturghie

Luni         18.00 – Program de spovedanie

                19.00 – Seară Catehetică

Miercuri   18.00 – Sfânta taină a Maslului

Vineri       18.00 – Acatist

Sâmbătă  10.00 - Parastas

Lustruim ghetuţe, ne străduim să fim cât mai cuminţi, 
suntem dispuşi să căutăm şi să „eliminăm” pe o rază de 
acţiune destul de considerabilă faţă de casa noastră toate 
nuieluşele, doar, doar vom fi iertaţi şi s-o găsi loc pe listă şi 
 

cu  tatăl a  trei fiice care ajunsese în aşa stare de sărăcie, 
încât ultima scăpare pe care o vedea era să îşi dea fiicele 
spre desfrânare. Ce fapt cu totul neaşteptat s-a întâmplat 
atunci când nu se mai întrezărea nici o scăpare? Fără a i se 
cere, Sfântul Nicolae a făcut milă cu el şi i-a dăruit trei pungi 
cu aur salvându-i sărmana familie.

Sfântul Nicolae şi darurile în ghete

Alexandra Bădiţă

de post cu mângâiere, în care 
postirea ca jertfă ascetică se combină 
cu bucuria prezenţei Mântuitorului în 
mijlocul credincioşilor.

pentru dorinţele noastre. Pe a cui listă? Pe 
lista cu daruri a Sfântului Nicolae. Nu este 
important unde punem ghetele, fie la uşă, 
fie la geam pentru că în fiecare an, cum se 
face cum nu, ele sunt pline. Trebuie să 
spunem că aceste daruri nu ne sunt aduse 
de vreun personaj de legendă, ci de Sfântul 
Nicolae care a fost arhiepiscop al Mirei, o 
localitate din vechea Licia, în Asia Mică. 
Însă de unde ne vine imaginea Sfântului 
Nicolae ca întruchipare a milei lui 
Dumnezeu? 
De la  milostenia  pe  care sfântul a făcut-o 

Dar când noi cerem cu insistenţă oare sfântul nu 
ne aude? Nu ştie şi acum, ca şi atunci, când ne 
aflăm în grea nevoie? Ajutorul lui îl primim 
indiferent că este 5, 6 sau 10 decembrie. Însă 
nouă ne-a rămas această frumoasă tradiţie ca în 
fiecare an pe 6 a lui Undrea să ne bucurăm de 
dărnicia Sfântului Nicolae şi a celor dragi ai 
noştri pe care tot ca daruri de la Dumnezeu i-am 
primit aici, în această viaţă. Cu drag aş vrea să 
ne întâlnim la Sfânta Liturghie, la sărbătoarea 
sfântului, să povestim cât de bun a fost cu noi şi 
în acest an.

Sf. Nicolae

mailto:revista.dimitrios@yahoo.com
mailto:revista.dimitrios@yahoo.com

	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4

